
 

 

 

 

 

 

 

 

Indexation  
 

 
 

 

 
REVUE SEMESTRIELLE –N°008 / 01 Juillet – 31 Décembre 2025 

ISSN : 1987-152X 

E-mail : : revueafricaine@yahoo.com 

Tel. (00223) 92088097 

 Site Web : www.centrecaris.online 

Bamako - Mali 
 

 



PRESENTATION DE LA COLLECTION  

 

La Revue des Sciences Sociales et Politiques est une collection périodique spécialisée 

du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques (CARIS) et de ses 

partenaires dans le but de dynamiser et diffuser la recherche en sociologie du travail, 

sociologie des médias, histoire de la sociologie, sociologie de l’environnement, 

sociologie de la culture, sociologie de la connaissance, sociologie de l’économie, 

sociologie de la santé, sociologie de la religion, politique comparée, science 

administrative, administration publique, relations internationales, diplomatie, stratégies, 

management, philosophie politique, droit de la guerre, et en droit des territoires 

terrestres, maritimes et aériens. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation et les échanges des données 

de la recherche en Afrique à travers le partage des résultats d’avancées et découvertes 

en sciences sociales et politiques, le croisement des informations, le compte rendu 

d’expériences et la synthèse des données d’observations. 

Son objectif spécifique est d’impliquer la recherche sociologique dans la gestion 

politique de la société civile afin d’établir une synergie entre réalités sociales et 

instituions publiques.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



 

 
 

EQUIPE EDITORIALE 

 

Directeur de Publication                                                    Directeur Adjoint 

Dr MAÏGA Sigame Boubacar (Mali)                         Dr TOUNKARA Mohamed (Mali) 

 Comité scientifique  

Pr Serge DERUETTE, Professeur des universités, Mons et à la Haute École Francisco 

Ferrer de Bruxelles (Belgique) 

Pr Belco OUOLOGUEM, Professeur des universités, Bamako, Yambo OULOGUEM, 

( Mali ) 

Pr Mounkaïla Abdo Laouli SERKI, Professeur des universités, Abdou Moumouni de 

Niamey ( Niger )  

Pr Jacques NANEMA ( Philosophie,  Ouagadougou Joseph Ki Zerbo, Burkina-Faso) 

Dr Oumou KOUYATE, Maître de conférences, université, Alassane OUATTARA 

(Côte d’Ivoire )  

Dr Baye DIAKITE (Maitre de conférences, Sociologie Ecole Normale Supérieure de 

Bamako, Mali) 

Dr Joseph ZIDI (Maitre de conférences, Histoire, Université Marien Ngouabi, Congo)   

Dr Tamba DOUMBIA (Maître de conférences, Sciences de l’éducation, Université des 

Lettres et des Sciences Humaines de Bamako, Mali ) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maître de conférences, Sciences de l’éducation, EN Sup, Mali)  

Dr Nacouma Augustin BOMBA (Maître de conférences, philosophie politique, 

Université des Lettres et des Sciences Humaines de Bamako, Mali) 

Dr Sekou Yalcouyé (Maître de conférences, philosophie politique, Université des 

Lettres et des Sciences Humaines de Bamako, Mali) 

Dr Palaï-Baïpame Gertrude (Maître-assistante, Histoire, Université de Douala, 

Cameroun) 

 Comité de lecture  

Dr Mahmoud ABDOU (Maître-assistant, Philosophie politique et du droit, L’Ecole 

Normale Supérieure de Bamako, Mali) 

Dr Ulrich Stévio BARAL-ANGUI (Maître-assistant Histoire, Université Marien 

Ngouabi, Congo-Brazzaville)  



 

 
 

Dr Siacka KONE (Maître-assistant, Éthique, Université des Lettres et des Sciences 

Humaines de Bamako, Mali)  

 Dr Djibrila MAIGA, Enseignant-Chercheur,Centre Africain de Recherche et 

d’Innovations Scientifiques, université de Ségou ( CARIS, Mali) 

Dr Gaoussou Kagnassy, Chercheur, Centre Africain de Recherche et d’Innovations 

Scientifiques (CARIS, Mali) 

 Rédacteur en chef  

Dr Mahmoud ABDOU  

 Rédacteur en chef adjoint  

Dr Oumar MARIKO  

 Coordinatrice  

Dr Palaï-Baïpame Gertrude 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

POLITIQUE EDITORIALE 

 

Présentation de la revue 

La Revue des Sciences Sociales et Politiques paraît deux fois par an. Elle se consacre à 

la promotion des recherches en sciences sociales et politiques, en publiant des travaux 

qui contribuent à l’avancement des connaissances et des pratiques scientifiques 

innovantes, capables de répondre aux enjeux sociétaux, institutionnels et éducatifs du 

monde contemporain. 

Cette revue accueille des articles originaux, de haute qualité scientifique, dotés d’une 

portée critique et d’une rigueur méthodologique. Pour qu’un texte soit reconnu comme 

publication scientifique, il doit présenter : une problématique clairement définie, une 

méthodologie explicite, une cohérence dans l’argumentation, ainsi que des références 

bibliographiques pertinentes et bien structurées. 

Directives éditoriales 

 La bibliographie doit être organisée par ordre alphabétique selon le nom des 

auteurs. 

 Les ouvrages d’un même auteur sont classés par année de parution, et par ordre 

d’importance lorsqu’ils datent de la même année. 

 Tout manuscrit soumis est évalué par au moins trois chercheurs ou experts du 

domaine des sciences sociales et politiques. 

 Après acceptation, l’auteur(e) s’acquitte des frais d’instruction et de publication 

avant la poursuite de la procédure. 

 Chaque auteur reçoit un tiré à part lors de la parution du numéro. 

 Les droits de traduction, de publication, de diffusion et de reproduction des textes 

publiés sont réservés exclusivement à La Revue des Sciences Sociales et 

Politiques. 

 L’éditeur académique peut, après acceptation d’un article, demander une 

nouvelle évaluation afin de renforcer sa qualité scientifique. 

 

 

 

 



 

 
 

 
SOMMAIRE 

 

Jupson DJEZE ZONGA 

Problématique des droits de l'homme et de la justice sociale en république démocratique du 

Congo : Quelle alternative pour une société plus juste ?..............................................................1 

 

Dr Mahmoud ABDOU 

Le statut de la guerre dans la pensée marxiste…………………………………………………10  

 

DJEZE ZONGA Jupson   

Du vide juridique à la criminalisation ou à la dépénalisation de l’homosexualité en république 

démocratique du Congo : 

 Quelle approche éthique pour la protection de la dignité humaine ?.........................................27  

 

Dr MAIGA Sigame Boubacar, Dr Mahmoud ABDOU 

Crise démocratique et montée des régimes militarises en Afrique : quelle alternative pour le 

renforcement des principes démocratiques ? ………………………………………………....37  

     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

10 

 
REVUE AFRICAINE DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES/ REVUE SEMESTRIELLE-N°008/ISSN :1987-152X/DECEMBRE 2025 

LE STATUT DE LA GUERRE DANS LA PENSÉE MARXISTE 

 

Docteur Mahmoud ABDOU, 

Maître-Assistant à l’E.N.Sup de Bamako-Mali, 

Téléphone : 00223 75 35 97 82, 

Email : mahmoudabdouattabo@gmail.com  

           

Résumé :    

     La guerre est un fait social incontestable. La perception qu’on a d’elle dépend souvent de notre 

appartenance idéologique. Si la plupart des hommes la perçoivent comme un drame, comme un 

fléau à éviter, le Marxisme, en tant que pensée matérialiste ne porte pas des jugements moraux sur 

elle. Au contraire, la guerre (les conflits en général) est considérée comme l’un des principaux 

moteurs du progrès de la société. C’est par son biais qu’on est passé de la féodalité à la bourgeoisie, 

et de cette dernière devrait naître la société communiste. La lutte de classes, au sein de la société, 

et entre les États par la volonté des puissances impérialistes de s’accaparer des richesses mondiales, 

serait donc la principale cause de la guerre. Dans cet article, en interrogeant la théorie marxiste, 

nous allons nous intéresser en premier lieu aux causes de la guerre civile au sein de chaque État. 

En deuxième lieu, nous allons évoquer les causes de la guerre entre États. Et, enfin, en dernier lieu, 

nous nous intéressons à la perception que la société contemporaine a de la guerre et les mécanismes 

par lesquels elle tente d’y trouver des solutions. 

Mots clés : Guerre, marxisme, lutte des classes, droit international, démocratie 

Summary   

War is an undeniable social fact. The way we perceive it often depends on our ideological 

affiliation. While most people see it as a tragedy, a scourge to be avoided, Marxism, as a materialist 

philosophy, does not pass moral judgments on it. On the contrary, war (conflicts in general) is 

considered one of the main drivers of societal progress. It is through this process that society 

transitioned from feudalism to the bourgeoisie, and from the latter, a communist society is expected 

to emerge. Class struggle, within society and between states due to the will of imperialist powers 

to seize global wealth, would therefore be the main cause of war. In this article, by examining 

Marxist theory, we will first focus on the causes of civil war within each state. Secondly, we will 

mailto:mahmoudabdouattabo@gmail.com


 

11 

 
REVUE AFRICAINE DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES/ REVUE SEMESTRIELLE-N°008/ISSN :1987-152X/DECEMBRE 2025 

discuss the causes of war between states. And finally, we will consider the perception that 

contemporary society has of war and the mechanisms through which it attempts to find solutions. 

Keywords : War, Marxism, class struggle, international law, democracy 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

12 

 
REVUE AFRICAINE DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES/ REVUE SEMESTRIELLE-N°008/ISSN :1987-152X/DECEMBRE 2025 

Introduction 

        La plupart des hommes et des sociétés humaines recherchent la paix ou font de cette dernière 

l’un des buts ultimes de leur vivre-ensemble. La paix est un bien à rechercher et à sauvegarder. 

Alors que la guerre est un mal à fuir et à éviter, ne serait-ce que pour aspirer à la prospérité à travers 

les échanges commerciaux entre les États (Kant, 2013, p. 81) et pour la préservation des intérêts 

vitaux des individus. C’est la raison pour laquelle la guerre est perçue comme un phénomène 

étranger, du moins étrange, qui viendrait perturber la quiétude sociale et la paix entre les hommes. 

Cependant, il serait absurde d’ignorer le caractère récurent de la guerre dans la vie des hommes et 

des États. À tout moment, il est possible que la paix qui règne, dans une société, soit perturbée et 

que cette dernière plonge dans le chaos de la guerre. Peu se posent la question de savoir d’où la 

guerre naît et quelles en sont les causes véritables.  

       C’est dans le but d’en sonder les origines et les mobiles réels que nous pensons que 

l’exploration de la pensée marxiste se présente comme un passage nécessaire pour découvrir, non 

pas certes, toutes les causes mais des plus fondamentales qui poussent les hommes à s’entre-

déchirer, à se donner la mort sur les champs de bataille. Les raisons de la guerre, entre individus 

comme entre États, existent déjà de manière virtuelle dans les rapports humains. Toutes les guerres, 

selon le Marxisme, trouvent leur origine, de manière fondamentale, dans la volonté de certains 

hommes et de certaines classes sociales de contrôler les moyens de production dans le but d’être 

les seuls bénéficiaires des richesses qui en proviennent.  

       Dans la pensée marxiste, la guerre est perçue comme un élément positif de la vie humaine, car 

elle constitue, comme tous les conflits, le moteur principal de l’évolution de la société. La logique 

dialectique veut que le conflit, notamment la guerre, soit un principe de progrès. Ainsi, la 

bourgeoisie naît de la confrontation avec le monde féodal. Le communisme, lui, naîtra de sa 

confrontation avec la bourgeoisie et aura pour conséquence la fin de la société de classes et de 

l’exploitation humaine. La paix ne serait donc envisageable que par la victoire du prolétariat. À 

l’opposé de cette conception sociale conflictuelle du Marxisme, dans la société démocratique 

contemporaine, qui se veut égalitaire et promotrice des libertés individuelles et collectives, on tente 

de gérer les conflits par les lois et les règles de la vie en société, et la guerre n’est plus envisagée 

comme une option parmi d’autres, mais bien comme un mal qu’il faut affronter quand la situation 

l’exige. On peut alors se demander d’où naissent la guerre civile et les guerres entre États ? Dans 



 

13 

 
REVUE AFRICAINE DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES/ REVUE SEMESTRIELLE-N°008/ISSN :1987-152X/DECEMBRE 2025 

cet article, nous analyserons cette perception marxiste de la guerre en trois phases. Dans un premier 

temps, nous allons nous intéresser aux mobiles de la guerre civile dans la société. Dans un 

deuxième temps, nous nous intéresserons aux causes de la guerre entre États. Et, enfin, dans un 

troisième et dernier moment, nous démontrerons que cette conception marxiste de la guerre n’est 

plus d’actualité dans la société contemporaine.  

1. La guerre civile dans la théorie marxiste 

      Qu’est-ce qui engendre la guerre civile au sein d’un État ? Le Marxisme est porteur d’une 

conception philosophique, le Matérialisme historique, qui conçoit l’évolution historique comme le 

résultat de la lutte dialectique que se mènent les classes sociales opposées. D’après cette conception 

de l’évolution des sociétés humaines, la guerre et les conflits sont les principaux moteurs de 

l’histoire et des changements majeurs qui se produisent dans la société. L’une des idées centrales 

du Marxisme est que la guerre est un moyen légitime, à travers la révolution insurrectionnelle, de 

lutter pour mettre fin à l’injustice dont on est victime. La guerre serait un mode d’expression 

politique comme tout autre. Lénine, reprenant Clausewitz qui disait que « La guerre est la 

continuation de la politique par d’autres moyens » (Lénine, 1978, p. 18), justifiait les guerres 

révolutionnaires contre les puissances impérialistes capitalistes qui envahissaient les pays les plus 

faibles. La cause principale de la guerre civile viendrait donc des antagonismes de classes à 

l’intérieur de chaque société. ( Marx et Engels, 1966, p. 28) ne disait-il pas que  

L’histoire de toute société jusqu’à nos jours n’a été que l’histoire de luttes de classes. 

Homme libre et esclave, patricien et plébéien, baron et serf, maître de jurande et 

compagnon, en un mot oppresseurs et opprimés, en opposition constante, ont mené une 

guerre ininterrompue, tantôt dissimulée, une guerre qui finissait toujours soit par une 

transformation révolutionnaire de la société tout entière, soit par la destruction des deux 

classes en lutte. 

     1.1. La bourgeoisie et la lutte contre la féodalité    

     Pour l’avènement de la société bourgeoise, il a fallu que les bourgeois détruisent le monde féodal 

et tout ce qui fonde son existence ; des infrastructures, au système de production jusqu’aux idées 

dominantes de la féodalité : « Le développement de la classe moyenne, de la bourgeoisie, devenait 

incompatible avec le maintien du système féodal : le système féodal devait donc être détruit. » 

(Marx et Engels, 1961, p. 123) La bourgeoisie ragaillardie par les progrès scientifiques et 

techniques a décidé de renverser tout l’ordre féodal. Trois phases décisives sont à souligner dans 

la lutte de la bourgeoisie contre la féodalité. La première se passe sur le plan religieux avec 



 

14 

 
REVUE AFRICAINE DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES/ REVUE SEMESTRIELLE-N°008/ISSN :1987-152X/DECEMBRE 2025 

notamment les révoltes de Luther en Allemagne. Deux groupes importants se joignirent à cette 

révolte : « l’insurrection de la petite noblesse dirigée par Franz de Sickingen (1523) et la grande 

guerre des Paysans (1525) » (Marx et Engels, p. 124). Cette insurrection fut vaincue. La deuxième 

phase de l’insurrection bourgeoise est la lutte menée par Calvin. Cette dernière connut plus de 

succès et eût l’adhésion massive des classes bourgeoises à cause de la concordance de ses idées 

avec les aspirations de la bourgeoisie montante. Dans ce contexte, Marx et Engels (1961, p.125) 

écrivent :  

la constitution de l’Église de Calvin était absolument démocratique et républicaine, 

et là où le royaume de Dieu était républicanisé, les royaumes de ce monde ne pouvaient 

rester sous la domination de monarques, d’évêques et de seigneurs féodaux. […] le 

calvinisme fonda une République en Hollande et d’actifs partis républicains en Angleterre 

et surtout en Écosse.  

      La troisième phase de l’insurrection bourgeoise est celle de la grande Révolution française. La 

Révolution française, contrairement à celles de l’Allemagne et de l’Angleterre, est la seule à s’être 

débarrassée de l’habillage religieux et la seule à aller jusqu’au triomphe de la bourgeoisie contre la 

féodalité, contre toutes les anciennes classes et les réalités (lois, cultures, économies) qu’elles 

portaient en elles : « La Révolution française fut une rupture complète avec les traditions du passé, 

elle balaya les derniers vestiges du féodalisme et créa, avec le code civil, une magistrale adaptation 

de l’ancien droit romain aux conditions du capitalisme moderne » ( Marx et Engels, 1961, p. 129). 

Mais, la victoire de la bourgeoisie sur la féodalité, et sur toutes les autres classes sociales, ne 

signifie pas non plus la fin de la guerre de classes. « Un règne durable de la bourgeoisie n’a été 

possible que dans des pays comme l’Amérique, où il n’y avait pas de féodalité et où, d’emblée, la 

société se constitua sur la base de la bourgeoisie. Cependant, en Amérique, comme en France, les 

successeurs de la bourgeoisie, les ouvriers, frappent déjà à la porte. » (Marx et Engels, 1961, p.132) 

1.2. La lutte de classes entre les Prolétaires et les Bourgeois   

      Ici, dans l’entendement marxiste, la victime de l’injustice est le prolétariat, victime d’une 

exploitation économique de la part de la bourgeoisie qui utilise l’appareil d’État pour le réprimer. 

Alors, pour mettre fin à l’exploitation économique, il faut mettre fin à l’existence de l’État 

bourgeois. Comme aux époques précédant la victoire de la bourgeoisie sur la féodalité, la guerre 

couvait et était aussi d’actualité, avec la naissance de la société bourgeoise, même si cette fois, elle 

se résume désormais à l’antagonisme entre deux classes, à savoir la bourgeoisie et le prolétariat : 

« deux vastes camps ennemis […] deux grandes classes diamétralement opposées : la bourgeoisie 



 

15 

 
REVUE AFRICAINE DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES/ REVUE SEMESTRIELLE-N°008/ISSN :1987-152X/DECEMBRE 2025 

et le prolétariat. » (Marx et Engels, 1966, p. 29). Les deux groupes sociaux se présentent alors 

comme deux camps ennemis dont la confrontation armée était inévitable. Les raisons de la guerre 

civile, de la guerre entre membres d’une même communauté, sont donc à rechercher dans les 

antagonismes de classes, entres les possédants et les dépossédés, entre les exploiteurs et les 

exploités, entre les dominants et les dominés.  

       La société est par nature un espace des conflits et de guerre entre ses différentes couches, et 

même dans la production industrielle : « l’histoire de l’industrie et du commerce n’est autre chose 

que l’histoire de la révolte des forces productives modernes contre les rapports modernes de 

production, contre le régime de propriété qui conditionnent l’existence de la bourgeoisie et sa 

domination. » (Marx et Engels, 1966, p. 39). Dès la naissance du prolétariat, sa mission 

fondamentale historique serait la destruction de la bourgeoisie : « la bourgeoisie n’a pas seulement 

forgé les armes qui la mettront à mort : elle a produit aussi les hommes qui manieront ces armes – 

les ouvriers modernes, les prolétaires. » (Marx et Engels, 1966, p.p. 40-41). 

La lutte est d’abord individuelle et évolue progressivement en se transformant en une lutte 

commune de tous les ouvriers pour les salaires, pour la réduction du temps de travail et puis se 

transforme, de lutte syndicale, en lutte politique. Surmontant ses propres contradictions, et profitant 

des conflits entre bourgeois, le prolétariat s’unit et se forge un projet politique. Son but politique 

ultime est la destruction du monde bourgeois et de tout ce qu’il représente : « Les lois, la morale, 

la religion sont à ses yeux autant de préjugés bourgeois derrière lesquels se cachent autant d’intérêts 

bourgeois. » (Marx et Engels, 1966, p. 49). L’Etat bourgeois, lui-même, est considéré comme un 

instrument de domination du prolétariat par la bourgeoisie. Pour le Marxisme, les infrastructures 

et les superstructures bourgeoises sont à détruire. La guerre civile chez Marx provient donc de ces 

antagonismes entre bourgeois et prolétaires qui finissent par se transformer en confrontation 

inévitable.  « Nous avons retracé l’histoire de la guerre civile, plus ou moins larvée, qui travaille la 

société actuelle jusqu’à l’heure où cette guerre éclate en révolution ouverte, et où le prolétariat 

fonde sa domination par le renversement violent de la bourgeoisie. » (Marx et Engels, 1966, p. 50)    

      La Commune de Paris, qui est la première tentative de l’instauration d’un pouvoir prolétaire, 

est un exemple type de guerre liée à l’antagonisme de luttes de classes sur le plan national. Tant 

que les Français étaient en lutte contre des pays étrangers, les antagonismes de classes n’étaient 

pas clairement visibles au sein de la société française, si ce n’est à travers les désarmements dont 



 

16 

 
REVUE AFRICAINE DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES/ REVUE SEMESTRIELLE-N°008/ISSN :1987-152X/DECEMBRE 2025 

ont été victimes les ouvriers à la fin des combats, dans la plupart des cas de manière violente : 

« […] juin 1848. Le gouvernement avait pris soin de réunir des forces numériquement supérieures. 

Après une lutte héroïque de cinq jours, les ouvriers furent écrasés. On fit alors un massacre parmi 

les prisonniers sans défense ». (Marx et Engels, 1974, p.p. 190-191) 

       D’après le Marxisme, ce n’est qu’après la victoire militaire des ouvriers de Paris sur le 

gouvernement français de Versailles, qu’éclatèrent de manière flagrante les antagonismes de 

classes au sein de la société française. On peut en effet constater que des mesures progressistes, et 

en faveur des ouvriers et du monde du travail, ont été prises dès les premiers jours de l’instauration 

du gouvernement de Paris. Parmi ces mesures, on peut en citer quelques-unes, juste pour un souci 

d’illustration : la destruction de la guillotine (instrument d’exécution publique des condamnés à 

mort par le régime précédent) ; le décret de la séparation de l’Église et de l’État ; la réouverture des 

fabriques fermées et leur gestion par les ouvriers organisés en associations : « Ainsi à partir du 18 

Mars, apparut, incisif et pur, le caractère de classe du mouvement parisien qu’avait jusqu’alors 

relégué à l’arrière-plan la lutte contre l’invasion étrangère. » (Marx et Engels, 1974, p. 194). Mais, 

le gouvernement français de Versailles revient à la charge, avec des troupes plus nombreuses, pour 

mater dans le sang l’insurrection ouvrière. Après des rudes combats, les armées de la Commune de 

Paris furent défaites, avec par la suite, des massacres et des arrestations non seulement des 

combattants mais aussi des populations civiles : « c’est alors que les massacres des hommes, des 

femmes et des enfants sans défense, qui avait fait rage toute la semaine et n’avait cessé de croître, 

atteignit son point culminant. » (Marx et Engels, 1974, p. 195).  

      Cet épisode de la Commune de Paris est la preuve, pour les Marxistes, du caractère conflictuel 

des rapports sociaux, la preuve irréfutable des antagonismes de classes entre la classe bourgeoise 

et la classe ouvrière, entre les propriétaires privés et les ouvriers. On peut le constater par rapport 

aux mesures prises par le gouvernement de la Commune de Paris. Elles avaient toutes pour 

conséquences la fin de la domination bourgeoise et de l’exploitation des ouvriers. Voici donc 

clairement établies les causes de la guerre civile ; cette dernière naît des antagonismes de classes, 

irréconciliables aux yeux des Marxistes, entre la bourgeoisie et le prolétariat, et qui, par conséquent, 

ne pourront prendre fin que par la victoire du prolétariat ou la disparition de deux classes en conflit, 

en guerre permanente. Mais, même la disparition de deux classes en conflit ne signifierait pas la 

fin de la guerre au sein de la société. Car, de la ruine de la société précédente naîtront d’autres 



 

17 

 
REVUE AFRICAINE DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES/ REVUE SEMESTRIELLE-N°008/ISSN :1987-152X/DECEMBRE 2025 

classes sociales qui seront elles aussi en conflit. Jamais, le Marxisme ne perçoit la possibilité de la 

coexistence pacifique entre différentes classes sociales au sein de la société. Dans sa vision des 

choses, la paix ne sera possible que par la victoire du prolétariat sur les autres classes sociales, 

notamment sur la bourgeoisie. 

      Nous venons donc de voir les causes de la guerre civile, nous allons nous intéresser maintenant 

aux raisons de la guerre entre États. 

2. La guerre entre les États dans la théorie marxiste 

     Qu’est-ce qui engendre la guerre entre États ? La cause de la guerre entre États devrait, elle 

aussi, être recherchée dans la volonté dominatrice de la bourgeoisie. En effet, la bourgeoisie ne 

s’arrête pas à l’exploitation des pays, à l’intérieur de chaque État, il lui faut s’accaparer des 

richesses de tous les pays. De nationale, la bourgeoisie devient internationale et impérialiste. Nous 

pouvons le comprendre en ces termes :  

Poussée par le besoin de débouchés toujours nouveaux, la bourgeoisie envahit le 

globe entier. Il lui faut s’implanter partout, exploiter partout, établir partout des relations. 

[…] la bourgeoisie entraîne dans le courant de la civilisation jusqu’aux nations les plus 

barbares. Le bon marché de ses produits est la grosse artillerie qui bat en brèche toutes les 

murailles de la Chine et contraint à la capitulation les barbares les plus opiniâtrement 

hostiles aux étrangers. Sous peine de mort, elle force toutes les nations à adopter le mode 

bourgeois de production. (Marx et Engels, 1966, p.p. 35-36) : 

     C’est donc la même bourgeoisie, avec sa volonté de domination, d’expansion impérialiste qui 

entraîne la guerre entre les États. Les deux formes de guerre, à savoir celle civile et celle entre 

États, ont pour fondement le contrôle des moyens de production et des richesses par la bourgeoisie 

tout en exploitant les prolétaires, aussi bien sur le plan national qu’international. Voici donc, la 

deuxième cause de la guerre, cette fois-ci, entre des États. La guerre apparaît, pour les États, comme 

un moyen de poursuivre la politique.  Il existe des fois une relation directe entre la guerre et la 

poursuite des objectifs politiques dans les relations inter-étatiques. La bourgeoisie est donc obligée 

de faire la guerre aux pays faibles pour s’accaparer de leurs richesses. Dans la poursuite d’un tel 

objectif, elle se trouve dans l’obligation de constituer un front commun, un regroupement de toutes 

les bourgeoisies nationales, une sorte d’union de toutes les puissances impérialistes face au reste 

du monde. 

 



 

18 

 
REVUE AFRICAINE DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES/ REVUE SEMESTRIELLE-N°008/ISSN :1987-152X/DECEMBRE 2025 

     2.1. L’alliance entre les bourgeois (capitalistes et industriels)   

Pour atteindre leurs objectifs de contrôler les richesses du monde, d’exploiter les terres et 

les hommes, les bourgeois sont obligés de s’unir, ne serait-ce que de manière circonstancielle. Cette 

alliance,  qui se traduit par la volonté de conquérir le monde et de contrôler ses richesses, est une 

nécessité pour la colonisation du reste du monde (Lénine, 1982, p. 139) : 

L’impérialisme est le capitalisme arrivé à un stade de développement où s’est 

affirmée la domination des monopoles et du capital financier, où l’exportation des capitaux 

a acquis une importance de premier plan, où le partage du monde a commencé entre les 

trusts internationaux et où s’est achevé le partage de tout le territoire du globe entre les plus 

grands pays capitalistes.  

     Ce qui est sûr, la volonté de s’accaparer de la richesse d’un individu ou d’un pays est souvent 

une raison plus que suffisante pour qu’une guerre éclate entre les deux parties. La partie agressée 

s’insurge contre la partie agressive, pour protéger non seulement ses biens, mais aussi sa liberté car 

on sait que l’assujettissement à l’autorité fondée sur la force aboutit toujours à la perte de celui qui 

s’y soumet. À côté de la domination politique, s’y ajoutent toujours une exploitation économique 

et financière. Les capitalistes industriels et financiers, recherchant des nouveaux débouchés, 

s’étaient donné pour objectifs la colonisation des autres pays du monde. Il a donc fallu qu’ils 

s’entendent sur le partage du monde, en tant que puissances, mais malgré cette entente nécessaire 

à leur projet commun, la concurrence entre eux ne disparaît pas totalement pour autant (Lénine, 

1982, p.p. 142-143) : 

L’impérialisme se caractérise justement par une tendance à annexer non seulement 

les régions agraires, mais même les régions les plus industrielles (la Belgique est convoitée 

par l’Allemagne, la Lorraine par la France), car premièrement, le partage du monde étant 

achevé, un nouveau partage oblige à tendre la main vers n’importe quels territoires ; 

deuxièmement, ce qui est l’essence même de l’impérialisme, c’est la rivalité de plusieurs 

grandes puissances tendant à l’hégémonie, c’est-à-dire à la conquête de territoires – non pas 

tant pour elles-mêmes que pour affaiblir l’adversaire et saper son hégémonie…  

      L’impérialisme bourgeois est non seulement producteur de la guerre, entre lui et les États qu’il 

envahit, mais aussi entre les différentes puissances qui le composent puisque ces dernières sont en 

même temps en concurrence entre elles. La guerre demeure donc une réalité aussi dans les relations 

entre puissances impérialistes bourgeoises. 

 

 



 

19 

 
REVUE AFRICAINE DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES/ REVUE SEMESTRIELLE-N°008/ISSN :1987-152X/DECEMBRE 2025 

2.2. La rivalité entre les bourgeoisies impérialistes dans l’expansionnisme capitaliste  

     Malgré donc une entente nécessaire, l’essence des rapports entre les puissances capitalistes, et 

entre elles et les autres parties du monde, demeure la guerre et les conflits. La concurrence entre 

les bourgeoisies nationales, et entre les différents pays, devient une réalité dès l’éclatement de la 

Révolution française. Ce fut le cas entre la bourgeoisie anglaise et la bourgeoisie française. Même 

si les bourgeois anglais ont hérité des aspects juridiques français, notamment sur la question de la 

propriété, il n’en demeure pas qu’ils soient concurrents aux Français sur le plan international, dans 

le domaine du commerce maritime par exemple : « La Révolution française lui procura une 

splendide occasion de détruire avec le concours des monarchies continentales le commerce 

maritime français, d’annexer des colonies françaises et d’écraser les dernières prétentions de la 

France à la rivalité en mer. » ( Marx et Engels, 1961, p. 129). On le voit bien que les bourgeois 

anglais et français, tout en étant des alliés dans leur lutte contre l’ancien monde, à l’intérieur de 

chacun des États respectifs, restent opposés dans leur volonté de dominer le marché international 

(Hobson et Lénine, 1982, p. 143) : 

Le nouvel impérialisme se distingue de l’ancien, premièrement, en ce qui qu’il 

substitue aux tendances d’un seul Empire en expansion la théorie et la pratique d’Empires 

rivaux, guidés chacun par les mêmes aspirations à l’expansion politique et au profit 

commercial ; deuxièmement, en ce qu’il marque la prépondérance sur les intérêts 

commerciaux des intérêts financiers ou relatifs aux investissements de capitaux.  

Après la conception marxiste qui conçoit la guerre comme un mode naturel des rapports 

humains et sociaux et qui serait à la base de l’évolution de la société humaine, nous nous intéressons 

dans la dernière partie de notre analyse à la conception contemporaine de la guerre. Cette dernière 

est perçue aujourd’hui comme un mal, un fléau, qu’on doit dépasser pour permettre aux hommes 

de vivre en paix et de jouir de leur liberté et de leurs biens.  

3. La conception contemporaine de la guerre : démocratie et gestion des conflits 

     La guerre apparaît là où la politique échoue, là où les moyens rationnels, politiques, 

diplomatiques, entre États, ou au sein d’un État, ont été inefficaces. La guerre naît d’un 

dysfonctionnement ; elle naît quand les institutions et les règles normatives n’arrivent plus à 

marcher normalement, à réguler les conflits par des moyens pacifiques (Arendt, 1972, p. 71) :  

Ce que l’histoire peut nous apprendre […] c’est que les révolutions sont précédées 

d’une désintégration des systèmes politiques, que l’érosion progressive de l’autorité 

gouvernementale constitue le symptôme le plus frappant de cette désintégration, et que la 



 

20 

 
REVUE AFRICAINE DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES/ REVUE SEMESTRIELLE-N°008/ISSN :1987-152X/DECEMBRE 2025 

cause de cette érosion est l’inaptitude des rouages gouvernementaux à s’acquitter de leur 

fonction, ce qui conduit les citoyens à douter de leur légitimité.    

Donc, la guerre et les conflits sont le resultat de l’échec politique. Il s’agit de l’incapacité 

de l’étite governementale à assurer pleinement ses fonctions. 

     3.1. La démocratie et la gestion des conflits au sein de chaque État  

Comment se résolvent les conflits à l’intérieur de tout Ėtat démocratique ? En premier lieu, 

dans les États contemporains, régis par des principes démocratiques, il existe de nombreuses 

dispositions juridiques, politiques ou sociales pour tenter de faire face aux conflits qui peuvent 

apparaître dans la société, qu’ils soient idéologiques, économiques ou armés. Si nous considérons 

en premier lieu le conflit idéologique, reflet du conflit de classes, qui paraît insoluble, chez les 

Marxistes, si ce n’est par la victoire d’une classe sociale sur une autre, il se résout en démocratie 

contemporaine par le fait de l’acceptation de la diversité des pensées politiques et de la liberté 

d’opinion. Les divergences politiques, leurs manifestions diversifiées dans l’espace public et le 

droit à une opinion différente deviennent des droits fondamentaux et inaliénables pour tout citoyen.  

Il n’existe plus d’idéologie prépondérante qui aurait le droit de s’imposer à la société au 

nom d’une quelconque puissance économique, d’un certain droit de naissance ou au nom d’une 

quelconque majorité numérique au sein de la société. Toutes les idéologies ont le droit d’exister et 

de s’exprimer à travers des partis politiques, pour mener campagne et conquérir le pouvoir politique 

de manière pacifique, pourvue qu’elles ne portent pas atteinte à la dignité et aux droits des citoyens. 

Cette tolérance idéologique, en démocratie, donne par exemple le droit à des partis communistes 

et socialistes de présenter des candidats aux élections : « Depuis 1880, des partis d’orientation 

marxiste ont présenté des candidats à toutes les élections » (Penniman, 1963, p. 110).  Toute chose 

qui n’était même pas imaginable dans les pays dirigés par les communistes marxistes (Penniman, 

1963, p.p. 101-102) : 

   Par contre, plusieurs partis peuvent coexister dans un pays, sans qu’il y ait entre 

eux la moindre compétition. La Chine communiste, ainsi que les pays satellites de la Russie, 

ont connu des époques où plusieurs partis étaient représentés au sein de l’Assemblée 

nationale. Cela n’avait, hélas, aucun sens d’un point de vue réellement démocratique, 

puisque, dans aucune circonscription, n’existait de compétition entre les candidats. Les 

dirigeants communistes soutenaient le candidat de tel parti dans une circonscription, et de 

tel autre parti dans une autre. En aucun cas, la direction communiste n’acceptait une 

véritable opposition entre partis, grâce à laquelle le peuple aurait pu choisir ses dirigeants. 



 

21 

 
REVUE AFRICAINE DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES/ REVUE SEMESTRIELLE-N°008/ISSN :1987-152X/DECEMBRE 2025 

Dans les régimes totalitaires, le peuple n’a droit de voter que lorsque les décisions sont 

prises.  

Même pour la conquête du pouvoir politique, les règles sont donc définies de manière à 

assurer la participation de tous les citoyens de manière équitable et impartiale. Dans une 

démocratie, chaque citoyen est susceptible d’accéder aux plus hautes fonctions politiques, de 

manière pacifique, car cette possibilité lui est donnée par les lois à travers des élections (Penniman, 

1963, p. 15) : 

lorsqu’un garçon venait au monde quelque part entre New York et San-Francisco, 

les amis ne manquaient pas de dire aux parents que leur fils serait un jour Président des 

États-Unis. […] De tels propos n’étaient qu’en partie une plaisanterie. Les parents et les 

amis savaient qu’il n’existait aucune barrière de caste, ou de classe sociale, susceptible 

d’empêcher le garçon d’accéder à la plus haute fonction de la nation.  

  Cette idée illustre parfaitement l’idée selon laquelle dans une démocratie, les principes 

d’égalité, de chance, de droit et de liberté sont valables pour tous les citoyens et que la conquête 

du pouvoir se fait, entre citoyens, avec les mêmes conditions pour tous d’y accéder. Il n’y a point 

besoin d’utiliser les armes ou de faire une révolution violente à partir du moment où ce sont des 

concitoyens qui choisissent, parmi eux, ceux qui doivent commander à leur destinée dans un temps 

bien déterminé. 

Ensuite, nous nous penchons en deuxième lieu sur la question de la répartition des richesses, 

entre les citoyens, qui constitue un élément fondamental de la cause de la lutte des classes et le 

moteur de la conquête des pouvoirs par le prolétariat chez Marx. Cette question se résout aussi par 

des mécanismes pacifiques dans un État démocratique. Des syndicats ont été créées par les 

travailleurs pour réclamer des meilleures conditions de vie et de travail depuis le 19ème Siècle. Des 

acquis comme l’amélioration des salaires, les allocations familiales et de retraite peuvent être 

évoquées comme exemples, sans compter les congés payés, les prises en charges médicales et les 

assurances de santé (Schnapper, 2002, p.p. 131-132) :   

On a vu que le salaire est devenu bien autre chose que la simple rémunération du 

travail, qu’il donne naissance à une série d’obligations et de droits et fonde un véritable 

statut social. […] On peut parler d’un « embourgeoisement » lié à la société salariale. Cet 

embourgeoisement […] a intégré tous les salariés dans un système unique, comportant des 

droits sociaux égaux. Il leur a apporté ce qui fut longtemps le propre de la sécurité 

considérée comme bourgeoise : le droit à la retraite, aux loisirs, aux soins médicaux pour 

soi et pour sa famille, à des transferts financiers pour compenser les charges de famille ou 

l’absence de salaire liée à la maladie et au chômage.  



 

22 

 
REVUE AFRICAINE DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES/ REVUE SEMESTRIELLE-N°008/ISSN :1987-152X/DECEMBRE 2025 

  Ce sont là des mesures qui ne concernent que le monde de travail, tout en reconnaissant que 

la lutte continue et les revendications d’ordre corporatiste sont toujours d’actualité. Mais, le plus 

important, dans notre réflexion, c’est de dire que le recours à la violence ou aux affrontements 

armés, pour l’amélioration des conditions de vie des travailleurs n’est plus d’actualité dans les États 

modernes. Les lois et les règles normatives de gouvernance, dans tout État, laissent libre cours à 

ces revendications et au droit à la grève. 

  En plus de cette répartition des richesses, notamment en faveur des employés après des 

profits faits par une entreprise privée par exemple, il existe des mécanismes plus globaux de 

distribution des richesses. Il s’agit notamment des domaines sociaux où les États modernes 

investissent pour soulager les populations les plus défavorisées. 

           Enfin, en troisième et dernier lieu, même la guerre qui paraît inévitable entre les différentes 

classes sociales, au sein de la pensée marxiste, n’est plus une fatalité. En effet, dans les États 

modernes, la guerre n’est plus une option dans les relations entre les citoyens, quelle que soit leur 

situation économique. Depuis Hobbes, on sait que le principal souci de l’État est d’assurer la paix 

entre les citoyens par un arbitrage impartial, entre eux, dans la résolution de leurs conflits. La 

nécessité de la création de la République s’explique en effet, chez Hobbes, par « le souci de 

pourvoir à leur propre préservation et de vivre plus heureusement par ce moyen : autrement dit, de 

s’arracher à ce misérable état de guerre » (Hobbes, 1999, p. 173). La guerre ne doit pas exister, 

entre des citoyens, dans un État (démocratique et républicain) qui assure l’égalité et la liberté entre 

des personnes vivant sous sa responsabilité. Ils ont accepté de se plier à la loi pour gérer leurs 

conflits. C’est dans ce cadre que la justice, pouvoir indépendant dans une république, a pour rôle 

fondamental de résoudre les différends qui peuvent exister entre des hommes vivant dans un même 

pays. 

Mais, même au cas où une guerre éclate au sein d’un État, entre ses composantes sociales, pour 

quelque raison que ce soit, il doit disposer des moyens d’agir, conformément aux lois en vigueur, 

pour rétablir la paix. En plus des moyens de coercition, il existe des mécanismes de prévention ou 

de résolution des conflits pour maintenir la paix ou pour la rétablir entre les citoyens. Dans un État 

de droit, on reconnaît que l’existence des conflits est inhérente à la vie en société elle-même. Mais, 

contrairement à la pensée marxiste qui ne voit l’issue des conflits que par la victoire d’un camp par 

rapport à un autre, la société démocratique contemporaine a créé des mécanismes pour résoudre 



 

23 

 
REVUE AFRICAINE DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES/ REVUE SEMESTRIELLE-N°008/ISSN :1987-152X/DECEMBRE 2025 

les conflits sociaux de manière pacifique, à travers les lois et les dispositions institutionnelles. À 

cet effet « L’État, à travers l’institution judiciaire, se révèle garant de l’intérêt général de la 

collectivité politique en soumettant son action à des règles qui valent pour tous les citoyens sans 

distinction. » (Savadogo, 2013, p. 155). Ainsi, il est clair que les États modernes ne perçoivent les 

individus, qui les constituent, que comme des citoyens auxquels s’appliquent les mêmes règles, 

ayant les mêmes droits et les mêmes devoirs. 

3.2. La gestion de la guerre entre les États : de la coexistence pacifique à la réglementation 

des conflits par le droit international        

Peut-on parler de revirement idéologique du Marxisme par rapport à la guerre dans le projet de 

coexistence pacifique de Lénine ? Il est pertinent de se poser cette question quand on sait que les 

communistes soviétiques ont utilisé la guerre pour chasser le pouvoir tsariste et imposer une 

dictature dite prolétarienne en Russie. Autant les Marxistes, et notamment Lénine, sont contre la 

guerre entre les pays, entre les nations, autant, ils prônent la lutte armée des classes laborieuses 

contre leurs gouvernements nationaux qualifiés de bourgeois. Ils ne condamnent donc pas la guerre, 

de manière générale, mais plutôt celle qui se passe entre les États, car dans leur entendement, cette 

forme de guerre constitue un obstacle sérieux à la lutte ouvrière, dans chaque pays, mais compromet 

aussi l’organisation des ouvriers sur le plan international en une force supranationale capable de 

s’opposer aux bourgeoisies sur le plan national et international. Il s’agit pour les ouvriers de ne pas 

tomber dans le piège du chauvinisme socialiste et de se concentrer sur la lutte qui les libérera. Selon 

Lénine (1978, p. 37).   « Quiconque désire une paix solide et démocratique doit être partisan de la 

guerre civile contre les gouvernements et la bourgeoisie. » Alors que, d’un autre côté, le même 

Lénine prône la coexistence pacifique entre le nouvel État socialiste soviétique et les États dits 

impérialistes capitalistes (Lénine, 1978, p.p. 25-26) :     

La paix juste ou démocratique, dont a soif l’écrasante majorité des classes ouvrières 

et laborieuses […] le gouvernement estime qu’elle ne peut être qu’une paix immédiate, sans 

annexions […] et sans contributions de guerre. Telle est la paix dont le gouvernement de la 

Russie propose la conclusion immédiate à tous les peuples belligérants…  

Même si les guerres directes entre la Russie socialiste soviétique et les autres États vont 

s’estomper, on sait que, de manière indirecte, la guerre entre elle et les pays dits impérialistes 

capitalistes va continuer, à l’intérieur des États respectifs, à travers des groupes armés 

idéologiquement opposés. On peut se rappeler de la guerre civile en Corée, en Chine et dans bien 



 

24 

 
REVUE AFRICAINE DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES/ REVUE SEMESTRIELLE-N°008/ISSN :1987-152X/DECEMBRE 2025 

d’autres endroits du monde, et dont le résultat pour ces deux pays est leur partition en deux. C’est 

cette guerre, par groupes armés interposés, à l’intérieur des États, qu’on a qualifiée de guerre froide. 

On voit bien par cet exemple que la conception de la guerre, comme un moyen de lutte de libération 

des classes ouvrières, reste une idée approuvée par les Marxistes ; que la paix, sur le plan national, 

signifie à leurs yeux, la victoire du mouvement révolutionnaire prolétarien contre les autres classes 

sociales, mais que la paix véritable est plutôt prônée entre les nations. Dans cette phase de la 

réflexion, dans cet article, c’est cette ébauche d’une conception des relations internationales 

pacifiste qui nous intéresse. 

     Malgré cette théorie marxiste de la lutte de classes, le gouvernement socialiste soviétique 

envisage donc la possibilité de fonder les relations entre les États de manière pacifique. Il est 

possible de penser que c’est cette idée qui fut à l’origine de la création de la S.D.N (Société des 

Nations), à l’issue de la première guerre mondiale, qui n’a pas survécu aux crises entre les États. 

Mais, la volonté de pacifier les relations, entre les États du monde, donne naissance, par la suite, à 

l’O.N. U (Organisation des Nations Unies). L’O.N. U, créée, après la deuxième guerre mondiale, 

se donne pour mission principale de pacifier les rapports entre les États. À cet effet, des conventions 

internationales furent ratifiées qui engagent tous les pays signataires à agir dans le sens de la 

construction de la paix sur le plan international. Et depuis, il existe un corpus juridique, qu’on 

appelle Droit international, qui institue des normes dans les rapports entre les pays, notamment par 

leur acceptation de se soumettre à l’arbitrage des cours internationales pour la résolution de leurs 

différends, par la renonciation aux conflits armés. Dès le premier chapitre, en son premier article, 

de la Charte des Nations Unies, du 26 Juin 1945 à San Francisco, les États s’engagent à résoudre 

leurs différends de manière pacifique et par le fait de se soumettre au droit international. Il devient 

clair alors, pour les États et pour tous les humains, que la guerre est un mal à bannir. 

 

 

 

 

 

 



 

25 

 
REVUE AFRICAINE DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES/ REVUE SEMESTRIELLE-N°008/ISSN :1987-152X/DECEMBRE 2025 

Conclusion 

    À la fin de cette réflexion, il convient de retenir que le Marxisme ne condamne absolument pas 

la guerre. S’il prône, à travers la personne de Lénine, une sorte de paix internationale, à l’intérieur 

de chaque État, il conserve les vœux secrets de voir les classes ouvrières nationales mener une 

guerre civile pour renverser les gouvernements qui ne sont pas d’obédience prolétarienne. Et si on 

se réfère à la formule célèbre de Marx : « Prolétaires de tous les pays, unissez-vous ! » (Marx et 

Engels, 1966, p. 94), on voit bien que, par cet appel qui sonne comme un cri de guerre, le conflit 

se poursuivra d’une manière ou d’une autre dans la conception marxiste des rapports sociaux. Mais, 

avec l’évolution historique, qu’a subie le monde, le projet prolétarien, dans la plupart des pays, 

s’est transformé en revendications sociales et politiques, plus ou moins satisfaites, pour 

l’amélioration des conditions de vie des masses de travailleurs et des démunis sociaux.  

Aujourd’hui, la conception dominante des relations humaines, bien qu’elles ne perdent pas 

leur caractère conflictuel, correspond à celle de la gestion des différends entre les hommes au sein 

d’un État de droit de manière pacifique, à l’intérieur de chaque État, à travers les lois et les normes 

auxquelles se soumettent tous les citoyens égaux en droits et en devoirs. En dehors des États, pris 

individuellement, sur le plan international, ces derniers ont créé un cadre juridique pour régler leurs 

différends de manière pacifique. La guerre n’est plus donc perçue comme un moyen normal de 

résoudre les crises nationales ou internationales. Elle est moralement et normativement 

condamnable aux yeux de la plupart des États et de la plupart des humains.   

 

 

 

 

 

 

 

 



 

26 

 
REVUE AFRICAINE DES SCIENCES SOCIALES ET POLITIQUES/ REVUE SEMESTRIELLE-N°008/ISSN :1987-152X/DECEMBRE 2025 

BIBLIOGRAPHIE 

Arendt, H. (1972), Du mensonge à la violence : Essais de politique contemporaine, Calmann-Lévy, 

Paris 

Penniman, H. R. (1963), Les rouages de la politique : Une expérience américaine, Nouveaux 

Horizons, Éditions France-Empire, Paris 

Hobbes, T. (1999), Léviathan, Traité de la matière, de la forme et du pouvoir de la république 

ecclésiastique et civile, Introduction, traduction et notes de François TRICAUD, Dalloz, Paris 

Kant, E. (2013), Projet de paix perpétuelle, Édition bilingue, traduction de J. GIBELIN, Vrin, Paris 

Lénine, (1978), Le socialisme et la guerre, Éditions du progrès, Moscou 

Lénine, (1978), La coexistence pacifique, Éditions du progrès, Moscou 

Lénine, (1982). L’impérialisme, stade suprême du capitalisme, Éditions du progrès, Moscou 

Marx, K. et Engels, F. (1961), Études philosophiques, nouvelle édition revue et complétée. Éditions 

sociales, Paris  

Marx, K. et Engels, F. (1966), Manifeste du parti communiste, éditions sociales et classiques du 

marxisme, Paris 

Marx, K. et Engels, F. (1974), Œuvres choisies, Trois volumes, Tome 2, Éditions du progrès, 

Moscou 

Savadogo, M. (2013), Philosophie de l’action collective, L’Harmattan, Paris 

Schnapper, D. (2002), La démocratie providentielle. Essai sur l’égalité contemporaine, Gallimard, 

Paris 

 

 


